
 
 

Pfarramt 

Daniel Hess | Jurastrasse 13 | 5000 Aarau | 062 836 60 74 | daniel.hess@ref-aarau.ch | www.ref-aarau.ch 

Predigt vom 15. Februar 2026 in der Stadtkirche Aarau über Lk 18,31-43 

 

Lesung: Lk 18,31-43 

«Er nahm die Zwölf beiseite und sprach zu ihnen: Siehe, wir ziehen jetzt hinauf nach 

Jerusalem, und es wird alles vollendet werden, was durch die Propheten über den 

Menschensohn geschrieben worden ist. Denn er wird den Heiden ausgeliefert und 

verspottet und misshandelt und angespuckt werden. Sie werden ihn auspeitschen 

und töten, und am dritten Tag wird er wieder auferstehen. Doch sie verstanden 

nichts von alledem, der Sinn dieses Wortes blieb ihnen verborgen, und sie begriffen 

das Gesagte nicht. 

Es geschah aber, als er in die Nähe von Jericho kam, dass ein Blinder am Wegrand 

sass und bettelte. Als er das Volk vorbeiziehen hörte, erkundigte er sich, was da los 

sei. Man sagte ihm, Jesus von Nazaret gehe vorbei. Da rief er: Jesus, Sohn Davids, 

hab Erbarmen mit mir! Und die vorausgingen, fuhren ihn an, er solle schweigen. Er 

aber rief noch lauter: Sohn Davids, hab Erbarmen mit mir!  Da blieb Jesus stehen 

und befahl, man möge ihn zu ihm führen. Als er näher kam, fragte er ihn: Was soll 

ich für dich tun? Herr, dass ich sehend werde! Und Jesus sagte zu ihm: Sei sehend! 

Dein Glaube hat dich gerettet. Und auf der Stelle wurde er sehend und er folgte ihm 

und pries Gott. Und das ganze Volk sah es und lobte Gott.» 

 

Liebe Gemeinde 

„Warum Männer nicht zuhören und Frauen nicht einparken können.“ Ich weiss nicht, 

ob Ihnen dieser Titel noch etwas sagt. Vor über 20 Jahren war das mal ein Bestsel-

ler. Wirklich gelesen habe ich selbst dieses Buch zwar nie. Aber der Titel ist derart 

eingängig, dass er sich offensichtlich in meinem Kopf festgesetzt hat. Dieses besag-

te Buch versucht unterschiedliche Verhaltensweisen von Mann und Frau zu erklären 

und bedient sich dabei ziemlich einfachen Klischees. Eben, dass Frauen nicht par-

kieren können und Männer nicht zuhören.  

Jetzt ist das Problem mit dem Parkieren – nimmt man einmal die ganze Mensch-

heitsgeschichte in den Blick – verhältnismässig neu. Deutlich älter dürfte die andere 

Schwierigkeit sein, eben dass Männer nicht zuhören können. Sollte es dafür noch so 



 

 

 2 

etwas wie einen biblischen Beweis brauchen, dann würde sich die heutige Lesung 

bestens dazu eignen. Da versucht Jesus seinen Jüngern und engsten Freunden 

klarzumachen, was ihm und ihnen bevorsteht. Und das nicht zum ersten Mal. Es ist 

jetzt schon sein dritter Versuch. Zum dritten Mal spricht er darüber, was ihn bewegt 

nach Jerusalem zu gehen. Zum dritten Mal spricht er von Karfreitag. Von seinem 

Sterben und Tod. Und zum dritten Mal von Ostern. Seiner Auferstehung. Aber die 

Jünger scheinen wie Tomaten auf den Ohren zu haben. Jedenfalls kommt bei ihnen 

von dem, was Jesus da sagt, null und nichts an.  

Vielleicht haben Sie ähnliches auch schon erlebt: Den Eindruck, man spreche an 

eine Wand; den Eindruck, man kann sich nicht verständlich machen: ein schreckli-

ches Gefühl! Eines, das einem halben wahnsinnig machen kann. Und wenn man 

dagegen nichts ausrichten kann, ist man wenigstens froh, wenn man sich in schein-

bar rationale Erklärungen fliehen kann. Und man erklärt den Grund, weshalb Männer 

nicht zuhören können mit der Biologie, mit den Genen oder mit was auch immer. 

Und das Gleichen natürlich auch mit dem Einparkieren. Auch wenn sich dies statis-

tisch kaum belegen lässt. Jedenfalls verursachen Männer mehr Unfälle im Strassen-

verkehr als Frauen. Und längst nicht alle Frauen erweisen sich als besonders gute 

Zuhörerinnen.  

Und das zeigt: Vereinfachungen und Stereotypen sind zwar wahnsinnig eingängig 

und populär. Weil sie eine komplexe Welt einfach machen. Aber sie tragen nichts zur 

Lösung bei. Weil jegliche Art von Schwarz-Weiss-Malerei letztlich blind macht. Nicht 

nur beim Zuhören und Einparkieren. Das sind letztlich zwei eher harmlose Beispiele. 

Nein, eine solche Schwarz-Weiss-Malerei greift im Moment an ganz vielen Orten um 

sich. Erst recht auch in einer Politik, die andere verunglimpft, abwertet und aus-

grenzt. Jede Schwarz-Weiss-Malerei macht letztlich blind. Und damit wären wir ge-

nau beim Thema der heutigen Lesung und bei der Frage: Wer da eigentlich in Je-

richo wirklich blind ist? Wer da alles nicht sieht. Und wer da alles nicht hört. Es 

scheinen einige zu sein.  

Nur einem gehen tatsächlich die Augen auf. Jenem Bettler am Strassenrand. Der 

sich nicht mehr länger vertrösten und mit Almosen abspeisen lassen will. Als er hört, 

dass Jesus kommt, ergreift er seine Chance und nimmt sein Schicksal in die eigenen 

Hände. Er schreit und ruft. Auch wenn er alle damit verrückt macht. Und auch wenn 

ausgerechnet die Begleitpersonen von Jesus ihn partout zum Schweigen bringen 

wollen.  

 



 

 

 3 

Anders Jesus: Er nimmt diesen Menschen wahr, geht auf ihn ein. spricht ihn an. 

Fragt, was er ihm tun soll. „Ich will sehen können!“ Sagt er. Seine Entschlossenheit 

war noch nie grösser, wie in diesem Moment. Und Jesus gibt ihm recht. Wörtlich 

sagt er zu ihm: „Sei sehend! Mach die Augen auf. Schau!“ Und weiter: „Dein Glaube 

hat dich gerettet.“  

Ein starker Satz. „Dein Glaube hat dich gerettet.“ Stark deshalb, weil da Jesus die-

sem Menschen etwas zumutet und etwas zutraut. Jesus präsentiert sich hier nicht 

einfach als grossmütiger Wunderheiler, der alle anderen zu blossen Statisten macht. 

Nein, Jesus mutet diesem Menschen zu, dass er mit seinem Glauben seine Situation 

verändern kann. Grundlegend ändern kann.  

„Dein Glaube hat dich gerettet.“ Ein starker Satz. Ein Satz, der uns Mut macht, es so 

zu machen wie jener Mann in Jericho. Er macht uns Mut. Nicht einfach alles mit uns 

geschehen zu lassen. Nicht weiter so zu tun, als könne man sowieso nichts machen. 

Auch wenn es mehr als genügend Leute um uns herum gibt, die genau das behaup-

ten. Als müssten wir alles, so hinnehmen, wie es ist. Nein, müssen wir nicht. Sollen 

wir nicht. Dürfen wir nicht.  

„Dein Glaube hat dich gerettet.“ Sagt Jesus. Ein starker Satz. Weil er Mut macht, be-

freit, in Bewegung setzt und neue Perspektiven eröffnet. Ein starker Satz, solange 

man ihn nicht missbraucht und in das Gegenteil verdreht. „Dein Glaube hat dich ge-

rettet“ heisst nicht: „Du muss einfach nur glauben, dann wird alles gut.“ Du musst! 

Das befreit nicht, das setzt nur unter Druck. Deshalb ist auch der Umkehrschluss 

nicht zulässig, wenn eine Bitte, ein Gebet nicht erfüllt wird, wenn ein Wunder aus-

bleibt. Dann kann man nicht sagen: Weil du zu wenig geglaubt hast, hilft dir Gott 

nicht. Das ist schlicht ein frommer Blödsinn.  

Doch jetzt stellt sich die Frage, ob wir selber denn besser zugehört haben als seine 

Jünger. Wir erinnern uns: Jesus spricht von seinem Leiden und davon, was ihm be-

vorsteht. Und im Gegensatz zu seinen Jüngern von damals, wissen wir, was kommt. 

Und wie die ganze Geschichte ausgeht: In seinen letzten Stunden wird Jesus im 

Garten Gethsemane beten: „Herr, wenn es möglich ist, so lass diesen Kelch an mir 

vorüber gehen.“ Und seine Bitte wird nicht erhört werden. Und niemand wird ernst-

haft behaupten wollen, Jesus habe zu wenig geglaubt.„Dein Glaube hat dich geret-

tet.“ Ein starker Satz. Aber nur solange er dazu dient, Menschen zu ermutigen und 

nicht unter Druck zu setzen.  

 



 

 

 4 

Doch zurück zu diesem Mann in Jericho. Ihm gehen die Augen auf. Nicht nur, dass 

er vorher blind war und jetzt sehen kann. Das Ganze geht tiefer: Dieser Mann schaut 

die Welt und sein Leben mit völlig anderen Augen an. Er entscheidet sich nämlich 

zur Nachfolge: „Und auf der Stelle wurde er sehend und er folgte ihm und pries 

Gott.“ Heisst es da. Und wenn ich ehrlich bin, frage ich mich: Geht das überhaupt? 

Kann man das tatsächlich? Die Welt wahrnehmen wie sie ist und dabei Gott loben? 

Muss man dafür nicht schon fast wieder blind sein? Muss man nicht vieles ausblen-

den? Oder einfach wegschauen? Oder müsste dieser Mann jetzt, da er sieht, nicht 

erst recht anfangen zu schreien? Noch lauter und stärker als vorher. Müsste er nicht 

erst recht schreien, ob all dieser Ungerechtigkeit? Ob all dem Leid‘ Ob all dieser 

wahnsinnigen Arroganz der Mächtigen, die sich benehmen, als gehörte ihnen die 

Welt.  

Deshalb noch einmal die Frage: Geht das wirklich: Die Welt sehen, wie sie ist, und 

Gott loben? „Siehe!“ Sagt Jesus. Und interessanterweise sagt er das nicht zum Blin-

den, sondern zu seinen Jüngern. Siehe! Und dann erzählt er eben von dem, was ihm 

bevorsteht. Erzählt von seinem Leiden und vom Kreuz. Von dem, was sich nicht ein-

fach ausblenden und überspielen lässt. Von dem, was auch uns immer wieder an-

ficht. Siehe! Sagt Jesus. Ja, das ist Realität. Und er sagt es nicht nur. Er stellt sich 

dieser Realität mit aller Konsequenz.  

Siehe! Sagt Jesus und verspricht dabei nicht das Blaue vom Himmel. Aber dann, 

dann erzählt er auch vom anderen. Erzählt vom Wechsel, von der Veränderung, von 

der Erneuerung, kurz: Von der Auferstehung. Das eine schliesst das andere nicht 

aus. Vielmehr schliesst das eine das andere mit ein. Tatsächlich ist es häufig nicht 

einfach, die Welt zu sehen wie sie ist und Gott zu loben. Und trotzdem brauchen wir 

gerade heute einen Glauben, der sich weigert, das, was gegenwärtig so stark domi-

niert als letztgültige Realität zu nehmen. Oder wie es der Theologe Gerd Theissen 

sagt: „Gott wird immer die Ahnung begründen, dass diese Wirklichkeit nicht alles ist 

und das Mögliche nicht unwirklicher als das Wirkliche.“  

Genau auf diese andere Wirklichkeit, die möglich ist, versucht Jesus seine Jünger 

aufmerksam zu machen. Im Moment verstehen sie noch null und nichts und sind wie 

blind. Erst später werden ihnen die Augen auf. An Ostern. In Emmaus. Beim Teilen 

von Brot und Wein. Da werden ihnen die Augen aufgehen. Die Augen. Und das 

Herz. Die Bibel sagt dem übrigens Offenbarung. Und meint damit: Etwas Unsichtba-

res wird sichtbar, wird deutlich, wird spürbar, wird erfahrbar. Dass etwas von dieser 

anderen Wirklichkeit auch immer wieder in unserem Leben aufscheint, das wünsche 

ich uns allen. Amen. 


