
1 

 

REFORMIERTE KIRCHE AARAU 

Gottesdienst am 25. Januar 2026 

3. Sonntag nach Epiphanias 

Predigt Apostelgeschichte 10, 21-35  
 
Liebe Gemeinde, 
 
Sie haben gerade ein Stück aus der längsten Geschichte der 
Apg gehört. 66 Verse umfasst sie, viel zu lang, um in einer 
Lesung im Gottesdienst vorgetragen werden. 
Wahrscheinlich sind Ihnen schon die 15 Verse, die wir 
gehört haben, ziemlich lang vorgekommen. Deshalb ist im 
Kalender für Predigtvorschläge, dem Lektionar, auch nur der 
Abschnitt angegeben, den Sie gerade gehört haben. 

Aber um zu verstehen, was da eigentlich passiert, müssen 
wir auch wissen, was vorher und nachher passiert. Unser 
Abschnitt ist nämlich genau das Mittelstück dieser langen 
Geschichte, es gibt eine Vorgeschichte und eine 
Nachgeschichte. 

Die Vorgeschichte fängt an mit: «Es war aber ein Mann in 
Cäsarea mit Namen Kornelius.» Dieser Mann ist ein 
römischer Hauptmann und «gottesfürchtig». Als 
gottesfürchtig werden in der Bibel Menschen bezeichnet, 
die vom jüdischen Glauben angezogen sind, jüdische 
Gottesdienste besuchen und sich an jüdischen Werten wie 
Gerechtigkeit, Gemeinschaft und Solidarität orientieren. 

Den vollständigen Übertritt zum Judentum vollziehen sie 
aber nicht. Solche Sympathisanten mit dem jüdischen 
Glauben waren in der Antike erstaunlich weit verbreitet. 

Von Kornelius heisst es dementsprechend gleich am Anfang, 
dass regelmässig betet und dem Volk viel Almosen gibt. Als 
er wieder einmal betet, erscheint ihm ein Engel und sagt: 
«deine Gebete sind erhört worden, lass einen Mann mit 
Namen Simon Petrus aus Joppe kommen». Joppe heisst 
heute Jaffa und ist rund 50 km von Cäsarea entfernt, zu Fuss 
etwa zwei Tagesreisen. 

Dieser Simon Petrus, ein guter Bekannter aus den 
Evangelien, betet zur gleichen Zeit auch und hat auch eine 
Erscheinung. Als er hungrig ist, sieht er ein Tischtuch vom 
Himmel herabsinken mit allen möglichen Tieren darauf und 
hört dazu eine Stimme: «Steh auf Petrus, schlachte und 
iss!» Petrus antwortet: «Sicher nicht, ich esse doch nichts 
Unreines, das habe ich noch nie getan.» Denn was da vom 
Himmel kommt, vierfüssiges und kriechendes Getier und 
Vögel des Himmels, ist alles nach jüdischen 
Speisevorschriften verboten. Sogar ekelerregend. So wenn 
wie es für uns Hunde und Katzen regnen würde und wir sie 
auch noch essen sollten. Dreimal muss die Stimme ihre 
Aufforderung wiederholen, zum Schluss mit der 
Ermahnung: «was Gott rein gemacht hat, das nenne du 
nicht unrein».  

Petrus fragt sich natürlich, was das soll, da kommen die 
Gesandten bei ihm an und bitten ihn, mit ihnen nach 
Cäsarea zu kommen. Vorher hat Gott Petrus noch gesagt, 



2 

 

dass er ruhig mitgehen soll, denn die Männer seien von ihm 
gesandt. 

Dann fängt der Abschnitt an, den wir in der Lesung gehört 
haben. Kornelius wirft sich vor Petrus nieder - ganz jüdisch 
assimiliert ist er doch noch nicht – Petrus sagt ihm, dass man 
bei Menschen nicht macht, Kornelius erzählt ihm was ihm 
passiert ist, Petrus erkennt, dass Gott die Person nicht 
ansieht.  

Und jetzt, was nach unserem Abschnitt kommt: Petrus 
verkündigt Kornelius und seinem Haus die frohe Botschaft 
von Jesus Christus, und der Heilige Geist kommt auf die 
Zuhörer. Die Begleiter von Petrus, zum Christentum 
übergetretene Juden «entsetzen sich», sind schockiert, dass 
der Heilige Geist plötzlich auch Nichtjuden zuteilwird. 
Petrus sagt: «Wer wie wir den heiligen Geist empfangen hat, 
kann auch getauft werden», und tut das. 

Aber hier ist die Geschichte immer noch nicht zu Ende. Die 
Gemeinde in Jerusalem kriegt nämlich Wind von der 
Geschichte, bestellt Petrus ein und fragt «wie konntest du 
nur zu einem Nichtjuden gehen und mit ihm essen?» Petrus 
erzählt noch einmal alles. Am Ende heisst es: «Als sie das 
hörten, schwiegen sie still und lobten Gott und 
sprachen: «So hat Gott auch den Heiden die Umkehr 
gegeben, die zum Leben führt!». Und damit hat diese lange 
Geschichte endlich ein gutes Ende genommen. 

Ich finde, das ist nicht nur eine spannende, meisterhaft 
konstruierte Erzählung. Ich finde sie ist auch erstaunlich 
aktuell. Denn diese Geschichte geht einer Frage nach, die 

sich Menschen immer gestellt haben, und die sie sich immer 
stellen werden: Wie gehen wir eigentlich mit Fremden um, 
mit Menschen, die nicht zu unserer Gruppe gehören? Wie 
gehen wir mit «den anderen» um?    

Bei Kornelius steht als allererstes ein Merkmal im 
Vordergrund: Er ist nicht Jude. Er gehört nicht zum 
auserwählten Volk, das seine Identität durch Abgrenzung zu 
den anderen, den «Völkern» oder «Heiden» zu schützen 
versucht. Abgesehen davon ist er auch noch ein 
hochrangiger Vertreter der römischen Besatzungsmacht, 
was einen unbefangenen Umgang von jüdischer Seite sicher 
nicht leichter macht. 

Wir haben keine jüdischen Speisevorschriften und keine 
Besatzungsmacht. Aber auch bei uns gibt es Gruppen, mit 
denen viele lieber nichts zu tun haben. Je nachdem kann es 
sich dabei um Ausländer, Muslime, Obdachlose, 
Homosexuelle, Menschen mit einer körperlichen oder 
mentalen Beeinträchtigung handeln.  

Es ist normal, es ist menschlich, dass das Andere, das 
Fremde, zunächst Unbehagen oder Misstrauen oder gar 
Angst auslöst. Schliesslich weiss ich nicht, auf was oder wen 
ich mich da einlasse. Und dann wird sehr oft noch dieses 
Nichtwissen durch Vorurteile ersetzt, zum Beispiel: Muslime 
sind Fanatiker und Kosovaren schlitzen Schweizer auf. 

Besonders bedenklich wird es, wenn die Vermeidung des 
«Anderen» sich auch auf die politische Einstellung bezieht. 
In den USA brechen gerade Familien auseinander, weil ein 
Teil republikanisch und der andere demokratisch gesinnt ist. 



3 

 

So weit sind wir in der Schweiz zum Glück noch nicht, 
wenigstens meistens. Stellen sie sich einmal vor, ein 
Gemeindemitglied aus der FDP würde nicht mehr mit einem 
Grünen reden! Nein, diese Zustände haben wir hier nicht, 
und ich bete zu Gott, dass es bei uns nicht irgendwann auch 
so weit kommt. 

Wenn wir uns die Mühe machten, die Menschen näher 
kennenzulernen, aus denen die Gruppe besteht, mit der wir 
lieber nichts zu tun hätten, könnten wir feststellen, dass es 
eben vor allem Menschen sind: Mit menschlichen Träumen, 
und menschlichen Sorgen, mit menschlichen Ängsten und 
menschlichen Hoffnungen. Natürlich gibt es mehr oder 
weniger sympathische. Genau wie bei uns. Aber wenn wir 
erstmal miteinander reden können, könnten wir 
gemeinsam schauen, was wir für eine Welt tun können, in 
der alle gut leben können. 

Also, ich fände das gut. Angst ist kein angenehmer Zustand. 
Und wenn wir etwas gegen – unbegründete - Angst tun 
können, dann sollten wir das auch. Und, wer weiss, 
vielleicht lernen wir dabei sogar Neues? 

Aber wie kommen wir dahin, dass wir das Unbehagen, die 
Angst vor dem Anderen beiseitelassen und Grenzen 
überwinden können? 

Die erste, etwas frustrierende Feststellung ist: Es braucht 
Zeit, bis eine weitverbreitete Ablehnung an Bedeutung 
verliert.  

Das sieht man auch an unserem Text: Dreimal muss die 

Stimme Petrus dazu auffordern, nicht vor Unreinem 
zurückzuschrecken, bis er es endlich ansatzweise kapiert. 
Richtig klar wird es ihm erst im Gespräch mit Kornelius: 
«Jetzt erkenne ich wirklich, dass bei Gott kein Ansehen der 
Person ist.»  

Petrus hat es verstanden, seine jüdischen Begleiter noch 
nicht: Als der Heilige Geist über die Zuhörer kommt, können 
sie es nicht fassen, dass das auch bei Nichtjuden 
vorkommen kann. Petrus sagt: offensichtlich ist das so, also 
können diese Nichtjuden auch Christen werden. 

Damit ist es aber noch nicht getan: Auch aus der 
Jerusalemer Gemeinde kommt später heftige Kritik an 
Petrus Verhalten. Also geht er hin uns erzählt die ganze 
Geschichte noch einmal. Danach kommen die Jerusalemer 
Christen zur Einsicht: «Nun hat Gott also auch den anderen 
Völkern die Umkehr zum Leben gewährt.» 

Es wird unter den Urchristen noch manche Diskussionen zu 
diesem Thema geben, aber ein Anfang ist gemacht: Auch 
Nichtjuden können Christen werden. Zum Glück, denn sonst 
gäbe es heute keine reformierte Kirche Aarau. 

Es braucht Zeit, um Grenzen zwischen Menschen zu 
überwinden. Das ist bei uns nicht anders. Als ich vor fast 50 
Jahren zum ersten Mal mit dunkelhäutigen Menschen in 
Kontakt kam, habe ich mich gefragt, wie das ist, ihnen die 
Hand zu schütteln (als ob das abfärbt). Heute vergesse ich 
bei meinen afrikanischen Kolleginnen und Kollegen ab und 
zu, dass sie schwarz sind. Es sind einfach gute Kollegen. 



4 

 

Eine andere Kollegin heisst Rizzello. Ja und, werden Sie jetzt 
vielleicht sagen, italienische Namen sind doch nichts 
Besonderes. Das könnten ja sogar Tessiner sein. Und wenn 
nicht, ist es auch egal. 

Für die Eltern von Frau Rizzello war es nicht egal. Die Älteren 
unter Ihnen erinnern sich vielleicht noch daran, dass vor 
allem in den 60er Jahren die Angst vor einer italienischen 
Überfremdung das politische Klima in der Schweiz 
vergiftete und 1970 ihren Gipfel in der Schwarzenbach-
Initiative fand.  

Zwei Generationen später finden sich auf unseren 
Einkaufslisten Mozzarella und Mortadella, wir haben einen 
Bundesrat mit italienischen Vorfahren und denken uns 
nichts bei Nachnamen Rizzello oder Bianchi. Und, so Gott 
will, wird es in ein, zwei Generationen genauso für Namen 
wie Rajcic oder Mamadzada sein.  

Es braucht Zeit, bis sich eine Veränderung durchsetzt. Aber 
es braucht auch Menschen, die den Anfang machen wie 
Petrus, und die geduldig weiterarbeiten, bis sich die 
Erkenntnis durchsetzt: Ach, eigentlich sind das ja auch nur 
Menschen. 

Diese Menschen sind heute, unter anderen, wir. Wir, die wir 
uns in die Nachfolge von Jesus Christus gestellt haben. Wir, 
die wir das Wort gehört haben: Vor Gott ist kein Ansehen 
der Person. Wir, die wir glauben, dass auch für uns der 
Heilige Geist Grenzen überwinden kann, zuallererst unsere 
eigenen.  

Wir sind dazu berufen, lebensfeindliche Grenzen 
durchlässiger zu machen und schliesslich zu überwinden. 
Zuerst in der Kirche. Wobei: eigentlich sollte es ja 
selbstverständlich sein, dass hier jede und jeder, der das 
will, mitmachen kann, mit allem, was dazugehört. Überall 
ist es noch nicht so weit, aber es ist besser geworden in den 
letzten Jahrzehnten. Wie gesagt, es braucht Zeit. 

Wir sind aber auch als Christinnen und Christen dazu 
berufen, uns mit der Kraft unseres Glaubens in der 
Gesellschaft gegen Spaltung und für Dialog und 
Verständigung einzusetzen. Wie Jesus gesagt hat: «Ihr seid 
das Salz der Erde!». Wir können durch unseren Glauben und 
unsere Taten überflüssige Ängste zum Verschwinden 
bringen. Also machen wir uns an die Arbeit. Gott helfe uns 
dabei. Amen. 

 


